DIVENIRE-PALESTINA CONTRO LA GOVERNANCE
DELLA MACERIA

#A) lantidiplomatico.it/dettnews-divenirepalestina_contro_la_governance_della_maceria/39602 64364

L'Antidiplomatico - 21 Dicembre 2025 11:00

CONTRO LA GOVERNANCE DELI.A MACERIA

A -.,‘...ﬂ-wiu' .ﬂm,

g

di Pasquale Liguori

Il piano Trump su Gaza - quello che promette ricostruzione mentre istituisce un consiglio
di amministrazione planetario (“Board of Peace”), una forza militare internazionale e una
gestione “tecnica” palestinese sotto tutela - non &€ un inciampo grottesco della diplomazia.
E, semmai, la sua verita in purezza: la pace come rebranding dell’occupazione, la
sovranitd come compliance, la liberazione come procedura. E un lessico che sostituisce
politica con governance e, nel farlo, prova a convertire un conflitto coloniale in un dossier
di sicurezza e investimenti.

La cosa rivelatrice € proprio I'architettura: una risoluzione del Consiglio di Sicurezza Onu
ha incardinato la cornice del piano, autorizzando una International Stabilization Force e
collocando la “riqualificazione” di Gaza dentro una catena di comando e finanziamento
esterna, destinata a durare finché I'Autorita Nazionale Palestinese - gia cinghia di
trasmissione amministrativo-securitaria dell’apparato coloniale - non risulti “riformata” e in
grado di “riprendere controllo”. La Palestina, di nuovo, non & soggetto costituente: &
oggetto di transizione, amministrato fino a nuova decisione.

C’e poi il dettaglio che, in realta, € il centro: la cosiddetta linea gialla e le formule elastiche
sulla sicurezza. Il meccanismo non chiude I'occupazione: la ridisegna nello spazio, con
presenze “a terra” che restano e confini che diventano mobili, progressivamente

1/10


https://www.lantidiplomatico.it/dettnews-divenirepalestina_contro_la_governance_della_maceria/39602_64364/

riscrivibili. E la logica storica dei “processi di pace” che restringono il territorio palestinese
mentre promettono futuro: un confine che non delimita, ma consuma.

Se questo ¢ il quadro, I'idea di una ricostruzione da oltre 100 miliardi - la fantasia
“Sunrise” di una Gaza trasformata in metropoli hi-tech, resort, riviera, ferrovia veloce e
infrastrutture Al - non appare come un eccesso, ma come la forma economica del

medesimo gesto: la maceria come asset, la popolazione come problema di ricollocazione,

la terra come piattaforma. Non € un progetto “umanitario”; € un progetto immobiliare in
abiti geopolitici.

In questa costruzione, la parola-chiave € disarmo: la pace come capitolazione
amministrata. Ma persino i funzionari che la promuovono ammettono il nodo: chi disarma
Hamas, come, con quale mandato e con quali costi politici? E mentre si annuncia
'imminente avvio degli organismi di governo e della forza di stabilizzazione, la realta
continua a bucare il comunicato: Israele prosegue attacchi e pressioni; la tregua resta
fragile; i morti “dopo la tregua” ricordano che il genocidio pud cambiare intensita senza
cambiare natura.

Il piano Trump non & solo rapace, € ridicolo in senso politico, perché presume che la
resistenza sia un malfunzionamento da correggere con un organigramma. L’'idea che una
burocrazia travestita da pace possa produrre resa € un’aberrazione: finché c’e
occupazione, la resa non € un esito tecnico, € una richiesta coloniale.

Da qui la domanda: vale la pena, oggi, tentare un discorso evolutivo - sociopolitico - sulla
Palestina che non abbia nulla delle pretese “bianche” (Ong, addolcimenti, pedagogie
giuridiche occidentali) e che accompagni, invece, il successo della resistenza? Si, se per
“successo” intendiamo una cosa precisa e spietata: l'insistenza del politico dove I'impero
vuole solo amministrazione; la capacita di non farsi ridurre a popolazione-utenza; il rifiuto
di trasformare la liberazione in un capitolo di governance.

Il punto, perd, non & solo smascherare la truffa semantica del piano. E capire perché
proprio la Palestina costringe I'ordine internazionale a esibire, senza piu pudore, i propri
dispositivi: tutela, stabilizzazione, reconstruction governance, security sector reform. E
come se, davanti a una soggettivita che non collassa, la diplomazia fosse costretta ad
ammettere la propria natura: non mediazione, ma ingegneria politica; non pace, ma
amministrazione della violenza coloniale.

Qui & utile chiamare le cose col loro nome. La governance della maceria € una tecnica
globale di potere. La maceria - fisica, istituzionale, psicologica - non € un incidente, ma
una condizione produttiva. Produce dipendenza. Produce “beneficiari”. Produce filiere di
appalto, consultazione, monitoraggio. Produce un soggetto nuovo: non il cittadino, non il
resistente, ma 'utente umanitario, il destinatario di servizi. E quando il potere riesce a
fabbricare un soggetto come quello, ha gia vinto meta della battaglia, perché ha
convertito il conflitto politico in un problema di gestione.

2/10



La Palestina, perd, non entra docilmente in questa conversione. Non perché sia immune
alla catastrofe, ma perché la catastrofe - paradossalmente - non basta a sciogliere il
legame politico fondamentale: quello tra terra e diritto al ritorno, tra spoliazione e
presenza, tra corpo e geografia. E qui che il paradigma popolo-Stato - quello che I'Europa
ha esportato come forma unica del politico - si mostra per cid che &: una gabbia, spesso
funzionale all'impero. Perché promette sovranita come premio finale, mentre intanto
normalizza ogni perdita: un check-point qui, una colonia la, un muro temporaneo, una
zona cuscinetto, una transizione necessaria.

T

Criticare quella gabbia non significa fare I'estetica della dispersione o la retorica delloltre
lo Stato” come slogan postmoderno. Significa riconoscere un fatto piu brutale: nel mondo
reale, lo Stato nazionale € spesso la forma con cui si amministrano popolazioni rese
eccedenti; e nella questione palestinese, la promessa dello Stato - rinviata, condizionata,
contrattata - € diventata uno strumento per trasformare la liberazione in un orizzonte
sempre differito. La Palestina é stata educata, per decenni, a “meritare” uno Stato; Israele
ha colonizzato la terra mentre la Palestina veniva invitata a prepararsi per 'esame finale
della governabilita.

Se oggi il piano Trump si permette di proporre un consiglio di amministrazione e una forza
internazionale come ponte, € perché presume di poter continuare quello schema: prima la
tutela, poi (forse) una sovranita condizionata.

La sola risposta all’altezza non & un appello morale: € una teoria e una pratica che
riconoscano la Palestina come soggetto gia politico, non come problema da stabilizzare.

Una soggettivita che si fonda concretamente e non per citazionismo filosofico sulla triade
- moltitudine, individuazione, divenire - come macchina concettuale convergente.

La moltitudine € il nome di un politico che non si lascia ridurre a Uno. E qui la Palestina &
esemplare: non esiste un corpo sovrano unico capace di rappresentare integralmente la
sua esperienza. Ci sono Gaza e Cisgiordania, campi e citta, minoranze interne e
diaspora; ci sono forme armate e forme comunitarie, culture e reti mutualistiche; ci sono
differenze religiose e laiche, generazionali e di classe. L'Occidente ha letto tutto questo
come deficit: “divisioni”, “mancanza di interlocutore”, “assenza di leadership affidabile”.
Ma € la lettura tipica di chi non tollera la politica se non quando si presenta in forma
statale e negoziabile. In realta, quella pluralita € una potenza: & cooperazione senza
fusione, capacita di agire senza condensarsi in un’immagine unica e, soprattutto, capacita
di sopravvivere alla decapitazione istituzionale. Non si decapita una moltitudine: si prova,
piuttosto, a trasformarla in popolazione amministrata. E esattamente cid che la
governance tenta di fare.

C’e un passaggio decisivo, se si vogliono evitare due trappole simmetriche: da un lato la
nostalgia di un popolo compatto e mitico, dall’altro I'estetica della dispersione come se
fosse automaticamente emancipativa. Il punto &€ smettere di trattare il soggetto politico
come un’essenza gia pronta (unitaria o dispersa) e cominciare a vederlo come un
processo: una formazione storica che si produce e si trasforma sotto pressione,

3/10



attraverso legami, fratture, ricomposizioni, invenzioni istituzionali. L'individuazione &
transindividuale: emerge da un campo di potenzialita condivise (memoria, lingua, trauma,
terra, simboli, pratiche) che non appartengono a nessuno come proprieta privata € non
possono essere sequestrate da uno Stato come proprieta pubblica. In Palestina, quel
campo é violentemente attraversato: la colonizzazione tenta di interrompere le condizioni
stesse dell’individuazione collettiva, spezzando continuita territoriali, distruggendo
infrastrutture, cancellando toponimi, isolando comunita. E un lavoro di dis-individuazione:
non solo dominare corpi, ma impedire il formarsi di legami durevoli.

Quando lo Stato coloniale lavora per fissare e recintare, la risposta non puo che essere
un’altra logica: quella che sfugge alla cattura, che diviene. Divenire non & fuga dalla terra:
e il modo in cui una comunita, sotto pressione estrema, inventa forme di esistenza che
non coincidono con le istituzioni offerte dal dominatore. Il progetto coloniale - con i suoi
muri, le sue zone, le sue linee mobili - &€ una gigantesca macchina di territorializzazione
che vuole fissare la Palestina in due sole figure: o vittima umanitaria, o problema di
sicurezza. |l divenire-palestinese, invece, € I'ostinazione a restare un terzo termine: né
utente né nemico, ma soggetto politico che continua a produrre legami, istituzioni,
memoria, organizzazione.

Moltitudine, individuazione, divenire: tre parole, ma un’unica dinamica. La moltitudine ¢ la
forma del soggetto. L'individuazione € la sua genesi continua. Il divenire € la sua capacita
di sottrarsi alle griglie del potere senza dissolversi. Se le tieni separate, sembrano tre
capitoli. Se le intrecci, diventano una teoria della resistenza come costruzione di mondo.

|l successo della resistenza non & dunque uno slogan. E, oggi, innanzitutto questo: aver
impedito la conversione totale della Palestina in oggetto amministrabile. Aver impedito
che la maceria diventasse definitivamente un nuovo regime di normalita umanitaria. In un
mondo in cui la potenza coloniale immagina di poter decidere perfino la forma della
sopravvivenza, resistere significa mantenere aperto il fatto che la Palestina non & un
problema da risolvere, ma una presenza che giudica I'ordine mondiale con la sua sola
persistenza.

Ma questa persistenza, per non essere ridotta a mito, deve diventare istituzione. Qui la
parola chiave &€ comune. E va sottratta con forza al suo uso occidentale piu insidioso: il
comune come linguaggio da laboratorio Ong, come lessico di “community building”, come
retorica partecipativa che depoliticizza. || comune, in Palestina, non pud essere un
meccanismo di pacificazione. Deve essere una pratica materiale e conflittuale: terra,
acqua, casa, energia, cura, scuola, archivi, infrastrutture. Deve essere la forma con cui la
moltitudine sedimenta il proprio virtuosismo politico in organizzazioni durevoli.

La resistenza palestinese € piena di virtuosismo - intelligenza pratica, capacita di
inventare, cooperazione sotto assedio. Ma il virtuosismo, se resta pura performance, &
vulnerabile: come abbiamo visto fin troppo negli ultimi tempi, pud essere
spettacolarizzato, consumato e moralizzato dall’esterno. Il comune, invece, € cio che
rende quel virtuosismo non consumabile: lo trasforma in ossatura sociale, in istituzione
non statale e non mercantile.

4/10



Il comune non & un’utopia gentilmente orizzontale. E un potere. E la capacita di decidere
collettivamente sull’'uso delle risorse e sul modo di abitare lo spazio. E la capacita di
produrre norme interne (non giuridiche nel senso occidentale, ma pratiche) che
stabilizzano la cooperazione. E anche - inevitabilmente - conflitto: perché ogni forma di
comune autentico entra in collisione con il mercato e con lo Stato coloniale. La
governance della maceria lo sa benissimo: per questo propone “ricostruzione” come
appalto e “stabilizzazione” come catena di comando. Il comune € I'anti-appalto: la
ricostruzione come riappropriazione.

E qui bisogna ribadire il vincolo: il comune palestinese non € pensabile senza terra.
Perché la Palestina non & un’*idea”. E una geografia concreta tra fiume e mare, fatta di
citta, colline, uliveti, coste, villaggi cancellati. Ogni teoria della moltitudine che dimentichi
la terra scivola nel moralismo: Gaza come icona, Palestina come metafora universale. E
la trappola piu elegante dell’Occidente: universalizzare per sottrarre materialita. La
Palestina pud parlare al mondo proprio perché e irriducibilmente situata. Il comune,
quindi, non & solo sociale, & territoriale. E contro-cartografia. E difesa e reinvenzione dello

spazio.

Occorre un anticorpo contro la tentazione occidentale di trasformare tutto in cultura e
compassione: Ghassan Kanafani. Non come icona letteraria o “voce del dolore”, ma
come criterio politico. Proprio perché & stato spesso addomesticato in quella forma -
romanziere tragico, autore da commemorare e citare per slogan - il suo recupero &
polemico: mostra come funziona la neutralizzazione. Si prende un militante e un teorico
della liberazione e lo si ricolloca nell’area protetta della sensibilita, esattamente come la
governance della maceria sposta la Palestina dalla strategia alla testimonianza, dal
conflitto al’emozione, dalla politica all’'umanitario.

La sua ossessione & I'opposto: impedire che la Palestina venga ridotta a lamento,
nostalgia, identita ferita. Il problema non e ricordare il villaggio perduto; é trasformare
quella memoria in organizzazione, coscienza, capacita di agire. La memoria non vale
come archivio: vale come disciplina collettiva, come pratica di formazione. E gia comune,
perché non appartiene a un io; appartiene a un “noi” che si costruisce. E quel “noi” non &
mai un popolo compatto: € un intreccio di figure attraversate da conflitti, differenze di
classe, ambiguita morali; una pluralita in formazione che deve imparare a non coincidere
con la sola sopravvivenza. Per questo rifiuta la figura del palestinese “presentabile”: la
vittima corretta, il corpo che soffre nel linguaggio giusto, la vita che chiede permesso per
esistere.

Da qui discende I'altra corrispondenza decisiva: 'umanitarismo come alibi. Non perché la
sofferenza non conti, ma perché nel linguaggio giusto diventa un prodotto: cid che
permette agli altri di sentirsi buoni senza cambiare il mondo. E la versione culturale della
governance della maceria: I'Occidente compra innocenza con la commozione e pretende
che la Palestina resti al posto assegnato quale vittima eterna, “caso umano”, oggetto di
cura. La rottura € semplice: la Palestina non chiede di essere capita; chiede di essere

5/10



liberata. E liberazione non & retorica né concessione dall’alto: & processo organizzativo. E
comune, € istituzione, & capacita di fare della diaspora una rete politica, dei campi una
citta politica, della cultura non un “ponte” conciliatore ma parte dell’armatura collettiva.

Questo filo serve anche a evitare due rischi simmetrici: la filosofia come lusso occidentale
(concetti che parlano di tutto e non incidono su nulla) e la resistenza come romanticismo
(eroismo senza istituzione, sacrificio senza forma). Il criterio resta materiale, e le
domande diventano inevitabili: quali forme organizzative trasformano la ferita in potenza?
quali istituzioni del comune impediscono che la Palestina venga ridotta a “causa”
gestibile? quali pratiche producono soggettivita collettiva capace di durata, senza
collassare nelle identita imposte?

Se la colonizzazione e riscrittura dello spazio, allora la resistenza deve essere anche
riscrittura antagonista. Qui il comune diventa una pratica di contro-geografia.

Non parliamo solo di mappe. Parliamo di accesso all’acqua, di ricucitura di percorsi, di
ricostruzione di case come atto politico, di riuso collettivo di spazi distrutti. Parliamo di
archivi popolari dei villaggi cancellati - non come nostalgia, ma come pretesa concreta:
quella terra ha nomi, genealogie, usi. Parliamo di diritto al ritorno inteso non come
formula giuridica addomesticata, ma come asse materiale: tornare significa riaprire
continuita territoriali, reinserire corpi e comunita nello spazio da cui sono stati espulsi.

E qui la diaspora smette di essere un problema e diventa un orizzonte politico. In termini
di moltitudine, la diaspora & deterritorializzazione subita; ma in termini di divenire puo
diventare deterritorializzazione attiva: diffusione di competenze, di risorse, di reti.
Kanafani 'aveva compreso: la diaspora non € un “fuori” della Palestina; &€ un altro teatro
della stessa lotta, un’estensione del campo preindividuale palestinese. La governance
tenta di neutralizzarla con un gesto sottile: trasformarla in lobby, in advocacy, in raccolta
fondi “per la ricostruzione”. In altre parole: convertire una potenza politica in una funzione
ausiliaria del piano di stabilizzazione. || comune, invece, chiede altro: infrastrutture
transnazionali di cooperazione, non circuiti di donazione.

Questa € una differenza che va detta senza diplomazia: I'Occidente adora la solidarieta
quando € reversibile e non vincolante; la tollera quando € performativa; la criminalizza
quando diventa infrastruttura. E il motivo per cui ogni resistenza reale viene chiamata
“‘radicalizzazione”, mentre ogni gesto simbolico viene chiamato “civilta”. Il comune & cio
che rende la solidarieta irreversibile: la trasforma in istituzione.

C’e poi il piano che oggi decide tutto: la tecnologia come governo dei corpi e dello spazio.
La Palestina € uno dei luoghi in cui la tecnocrazia globale appare nella sua forma piu
nuda: sorveglianza, droni, riconoscimenti biometrici, database, gestione algoritmica dei
permessi e della mobilita. E la traduzione digitale della logica coloniale: non solo
dominare, ma rendere calcolabile la vita.

Un discorso evolutivo sulla resistenza non puo limitarsi a denunciare questo. Deve dire:
come si costruisce un soggetto tecnologico del comune? Non nel senso ingenuo delle
“soluzioni digitali”, ma nel senso politico: sottrarre I'infrastruttura alla monopolizzazione

6/10



dei dominatori. Qui le parole di prima tornano come programma: la moltitudine non & solo
consumatrice di tecnologie: pud produrre sapere tecnico come bene comune;

I'individuazione collettiva passa anche per pratiche di sicurezza digitale, archivi condivisi,
media resilienti; il divenire non & fuga, ma invenzione di contro-infrastrutture: reti
autonome, memoria distribuita, contro-mappe, contro-archivi.

Questa dimensione non & futuristica. E gia reale, anche quando & embrionale. E proprio
per questo la governance la teme: perché un comune tecnologico riduce la dipendenza,
riduce la ricattabilita, rende la Palestina meno “gestibile”.

Bisogna essere espiliciti su un punto che spesso viene lasciato implicito per prudenza:
esiste una “Palestina presentabile” costruita per il consumo occidentale. E la Palestina
che soffre nel modo giusto, che parla nel linguaggio del diritto come liturgia, che chiede
riconoscimento senza disturbare i rapporti di forza. E la Palestina che puo essere invitata
a un panel, che pud essere finanziata per un progetto, che pud diventare contenuto. E la
Palestina che permette all’Occidente di sentirsi umano senza smettere di essere
imperiale.

La Palestina reale - quella che resiste, che organizza, che insiste sulla terra, che non
accetta la tutela - viene invece trattata come anomalia. E qui la lezione di Kanafani &
feroce: la cultura, se non & parte della lotta, diventa decorazione del dominio. La filosofia,
se non ¢ parte della lotta, diventa ornamento. La solidarieta, se non costruisce comune,
diventa igiene morale.

Dire “successo della resistenza” significa allora anche questo: sottrarre la Palestina a
questa estetica. Restituirle la sua potenza politica non come “simbolo”, ma come
laboratorio di un altro mondo possibile. Non nel senso astratto del modello esportabile,
ma nel senso preciso di una domanda che la Palestina pone a tutte le moltitudini
contemporanee: come si costruisce vita comune sotto dominio, senza delegare allo Stato
e senza essere catturati dal mercato?

Se il piano Trump ¢ ridicolo perché scambia la resistenza per un guasto, allora la
prospettiva che si apre non € un’utopia sentimentale, ma un processo politico duro:
disattivare la macchina coloniale e costruire, nello stesso tempo, una forma costituente
decoloniale.

Disattivare non significa immaginare un evento messianico. Significa logorare I'impunita,
erodere la pretesa di invincibilita, rendere insostenibile il costo politico e materiale della
colonizzazione. E, contemporaneamente, far crescere un potere duale del comune:
comitati, cooperative, reti di cura, infrastrutture culturali e mediatiche, capacita di
autogoverno territoriale. E la sola alternativa alla tutela: se non costruisci istituzione dal
basso, qualcun altro costruira governance dall’alto.

Qui il comune non & “oltre la politica”: € la politica in forma non statale. E il costituente
decoloniale non & una formula giuridica. E la riorganizzazione concreta dello spazio tra
fiume e mare: smontare segregazioni, ricucire continuita territoriali, trasformare terra e

7/10



acqua in beni comuni gestiti collettivamente, fare del ritorno non una concessione ma un
processo reale. In altre parole: passare dall’ossessione del riconoscimento alla potenza
dell’istituzione.

Alla fine, il punto & semplice e radicale. Il piano Trump - board, stabilizzazione,
ricostruzione miliardaria - € I'ultima forma della stessa idea: la pace come appalto, la
sovranita come certificazione, la Palestina come territorio da mettere a reddito dopo
averlo devastato.

Divenire-Palestina € il nome del rifiuto di questa idea. Non per sostituirle un mito, ma per
affermare una prospettiva politica piu esigente: una moltitudine radicata nella terra, che si
individua collettivamente attraverso istituzioni del comune e che continua a divenire
contro le griglie del potere coloniale.

Kanafani torna come bussola: la Palestina non € una storia da raccontare bene per
commuovere il mondo. E una lotta che costringe il mondo a scegliere che cosa vuole
essere. La governance della maceria vorrebbe chiudere la scelta, sostituendo la politica
con la procedura. La resistenza - quando ha successo - fa 'opposto: riapre la storia,
impedisce la pacificazione amministrata, costruisce comune dove l'impero vuole
beneficiari.

Se esiste una “proposta” palestinese al mondo, non & un modello da copiare. E un criterio
per giudicare il presente: ogni volta che un potere promette ricostruzione mentre istituisce
tutela; ogni volta che la pace si presenta come organigramma; ogni volta che la sovranita
viene tradotta in compliance; ogni volta che una popolazione viene ridotta a utenza, la
Palestina ci dice che la politica non & finita. E solo stata sequestrata. E pud essere
ripresa - non con la purezza morale, ma con la costruzione paziente e conflittuale del
comune.

8/10



WASIM SAID

LINFERNG

DEL GENOCIDIO A GAZA

L’inferno del genocidio a Gaza: la testimonianza che pretende responsabilita

Il libro di Wasim Said, pubblicato da LAD edizioni, non € un racconto da compatire ma un
atto di accusa che spezza la neutralita e chiama alla lotta politica.

LA PRESENTAZIONE DEL CURATORE DELLA VERSIONE ITALIANA
Pasquale Liguori

Non € un libro “su Gaza”, non & I'ennesimo titolo che si aggiunge allo scaffale del dolore
mediorientale. L’inferno del genocidio a Gaza € un documento che arriva in Italia con il
peso preciso di una prova, non con la leggerezza di un prodotto culturale. Il fatto che a
pubblicarlo sia LAD edizioni con la mia curatela non & un dettaglio editoriale, ma una
scelta di campo: portare qui una voce che non si presta né alla retorica umanitaria né alla
commozione di consumo, ma esige di essere ascoltata come atto di accusa, come
frammento di verita che non intende integrarsi nella normalita del discorso pubblico, bensi
incrinarla.

ACQUISTALO ORA

9/10


https://www.ladedizioni.it/prodotto/linferno-del-genocidio-a-gaza/

