
DIVENIRE-PALESTINA CONTRO LA GOVERNANCE

DELLA MACERIA

lantidiplomatico.it/dettnews-divenirepalestina_contro_la_governance_della_maceria/39602_64364

di Pasquale Liguori

Il piano Trump su Gaza - quello che promette ricostruzione mentre istituisce un consiglio

di amministrazione planetario (“Board of Peace”), una forza militare internazionale e una

gestione “tecnica” palestinese sotto tutela - non è un inciampo grottesco della diplomazia.

È, semmai, la sua verità in purezza: la pace come rebranding dell’occupazione, la

sovranità come compliance, la liberazione come procedura. È un lessico che sostituisce

politica con governance e, nel farlo, prova a convertire un conflitto coloniale in un dossier

di sicurezza e investimenti.

La cosa rivelatrice è proprio l’architettura: una risoluzione del Consiglio di Sicurezza Onu

ha incardinato la cornice del piano, autorizzando una International Stabilization Force e

collocando la “riqualificazione” di Gaza dentro una catena di comando e finanziamento

esterna, destinata a durare finché l’Autorità Nazionale Palestinese - già cinghia di

trasmissione amministrativo-securitaria dell’apparato coloniale - non risulti “riformata” e in

grado di “riprendere controllo”. La Palestina, di nuovo, non è soggetto costituente: è

oggetto di transizione, amministrato fino a nuova decisione.

C’è poi il dettaglio che, in realtà, è il centro: la cosiddetta linea gialla e le formule elastiche

sulla sicurezza. Il meccanismo non chiude l’occupazione: la ridisegna nello spazio, con

presenze “a terra” che restano e confini che diventano mobili, progressivamente

1/10

L'Antidiplomatico - 21 Dicembre 2025 11:00

https://www.lantidiplomatico.it/dettnews-divenirepalestina_contro_la_governance_della_maceria/39602_64364/


riscrivibili. È la logica storica dei “processi di pace” che restringono il territorio palestinese

mentre promettono futuro: un confine che non delimita, ma consuma.

Se questo è il quadro, l’idea di una ricostruzione da oltre 100 miliardi - la fantasia

“Sunrise” di una Gaza trasformata in metropoli hi-tech, resort, riviera, ferrovia veloce e

infrastrutture AI - non appare come un eccesso, ma come la forma economica del

medesimo gesto: la maceria come asset, la popolazione come problema di ricollocazione,

la terra come piattaforma. Non è un progetto “umanitario”: è un progetto immobiliare in

abiti geopolitici.

In questa costruzione, la parola-chiave è disarmo: la pace come capitolazione

amministrata. Ma persino i funzionari che la promuovono ammettono il nodo: chi disarma

Hamas, come, con quale mandato e con quali costi politici? E mentre si annuncia

l’imminente avvio degli organismi di governo e della forza di stabilizzazione, la realtà

continua a bucare il comunicato: Israele prosegue attacchi e pressioni; la tregua resta

fragile; i morti “dopo la tregua” ricordano che il genocidio può cambiare intensità senza

cambiare natura.

Il piano Trump non è solo rapace, è ridicolo in senso politico, perché presume che la

resistenza sia un malfunzionamento da correggere con un organigramma. L’idea che una

burocrazia travestita da pace possa produrre resa è un’aberrazione: finché c’è

occupazione, la resa non è un esito tecnico, è una richiesta coloniale.

Da qui la domanda: vale la pena, oggi, tentare un discorso evolutivo - sociopolitico - sulla

Palestina che non abbia nulla delle pretese “bianche” (Ong, addolcimenti, pedagogie

giuridiche occidentali) e che accompagni, invece, il successo della resistenza? Sì, se per

“successo” intendiamo una cosa precisa e spietata: l’insistenza del politico dove l’impero

vuole solo amministrazione; la capacità di non farsi ridurre a popolazione-utenza; il rifiuto

di trasformare la liberazione in un capitolo di governance.

Il punto, però, non è solo smascherare la truffa semantica del piano. È capire perché

proprio la Palestina costringe l’ordine internazionale a esibire, senza più pudore, i propri

dispositivi: tutela, stabilizzazione, reconstruction governance, security sector reform. È

come se, davanti a una soggettività che non collassa, la diplomazia fosse costretta ad

ammettere la propria natura: non mediazione, ma ingegneria politica; non pace, ma

amministrazione della violenza coloniale.

Qui è utile chiamare le cose col loro nome. La governance della maceria è una tecnica

globale di potere. La maceria - fisica, istituzionale, psicologica - non è un incidente, ma

una condizione produttiva. Produce dipendenza. Produce “beneficiari”. Produce filiere di

appalto, consultazione, monitoraggio. Produce un soggetto nuovo: non il cittadino, non il

resistente, ma l’utente umanitario, il destinatario di servizi. E quando il potere riesce a

fabbricare un soggetto come quello, ha già vinto metà della battaglia, perché ha

convertito il conflitto politico in un problema di gestione.

2/10



La Palestina, però, non entra docilmente in questa conversione. Non perché sia immune

alla catastrofe, ma perché la catastrofe - paradossalmente - non basta a sciogliere il

legame politico fondamentale: quello tra terra e diritto al ritorno, tra spoliazione e

presenza, tra corpo e geografia. È qui che il paradigma popolo-Stato - quello che l’Europa

ha esportato come forma unica del politico - si mostra per ciò che è: una gabbia, spesso

funzionale all’impero. Perché promette sovranità come premio finale, mentre intanto

normalizza ogni perdita: un check-point qui, una colonia là, un muro temporaneo, una

zona cuscinetto, una transizione necessaria.

Criticare quella gabbia non significa fare l’estetica della dispersione o la retorica dell’“oltre

lo Stato” come slogan postmoderno. Significa riconoscere un fatto più brutale: nel mondo

reale, lo Stato nazionale è spesso la forma con cui si amministrano popolazioni rese

eccedenti; e nella questione palestinese, la promessa dello Stato - rinviata, condizionata,

contrattata - è diventata uno strumento per trasformare la liberazione in un orizzonte

sempre differito. La Palestina è stata educata, per decenni, a “meritare” uno Stato; Israele

ha colonizzato la terra mentre la Palestina veniva invitata a prepararsi per l’esame finale

della governabilità.

Se oggi il piano Trump si permette di proporre un consiglio di amministrazione e una forza

internazionale come ponte, è perché presume di poter continuare quello schema: prima la

tutela, poi (forse) una sovranità condizionata.

La sola risposta all’altezza non è un appello morale: è una teoria e una pratica che

riconoscano la Palestina come soggetto già politico, non come problema da stabilizzare.

Una soggettività che si fonda concretamente e non per citazionismo filosofico sulla triade

- moltitudine, individuazione, divenire - come macchina concettuale convergente.

La moltitudine è il nome di un politico che non si lascia ridurre a Uno. E qui la Palestina è

esemplare: non esiste un corpo sovrano unico capace di rappresentare integralmente la

sua esperienza. Ci sono Gaza e Cisgiordania, campi e città, minoranze interne e

diaspora; ci sono forme armate e forme comunitarie, culture e reti mutualistiche; ci sono

differenze religiose e laiche, generazionali e di classe. L’Occidente ha letto tutto questo

come deficit: “divisioni”, “mancanza di interlocutore”, “assenza di leadership affidabile”.

Ma è la lettura tipica di chi non tollera la politica se non quando si presenta in forma

statale e negoziabile. In realtà, quella pluralità è una potenza: è cooperazione senza

fusione, capacità di agire senza condensarsi in un’immagine unica e, soprattutto, capacità

di sopravvivere alla decapitazione istituzionale. Non si decapita una moltitudine: si prova,

piuttosto, a trasformarla in popolazione amministrata. È esattamente ciò che la

governance tenta di fare.

C’è un passaggio decisivo, se si vogliono evitare due trappole simmetriche: da un lato la

nostalgia di un popolo compatto e mitico, dall’altro l’estetica della dispersione come se

fosse automaticamente emancipativa. Il punto è smettere di trattare il soggetto politico

come un’essenza già pronta (unitaria o dispersa) e cominciare a vederlo come un

processo: una formazione storica che si produce e si trasforma sotto pressione,

3/10



attraverso legami, fratture, ricomposizioni, invenzioni istituzionali. L’individuazione è

transindividuale: emerge da un campo di potenzialità condivise (memoria, lingua, trauma,

terra, simboli, pratiche) che non appartengono a nessuno come proprietà privata e non

possono essere sequestrate da uno Stato come proprietà pubblica. In Palestina, quel

campo è violentemente attraversato: la colonizzazione tenta di interrompere le condizioni

stesse dell’individuazione collettiva, spezzando continuità territoriali, distruggendo

infrastrutture, cancellando toponimi, isolando comunità. È un lavoro di dis-individuazione:

non solo dominare corpi, ma impedire il formarsi di legami durevoli.

Quando lo Stato coloniale lavora per fissare e recintare, la risposta non può che essere

un’altra logica: quella che sfugge alla cattura, che diviene. Divenire non è fuga dalla terra:

è il modo in cui una comunità, sotto pressione estrema, inventa forme di esistenza che

non coincidono con le istituzioni offerte dal dominatore. Il progetto coloniale - con i suoi

muri, le sue zone, le sue linee mobili - è una gigantesca macchina di territorializzazione

che vuole fissare la Palestina in due sole figure: o vittima umanitaria, o problema di

sicurezza. Il divenire-palestinese, invece, è l’ostinazione a restare un terzo termine: né

utente né nemico, ma soggetto politico che continua a produrre legami, istituzioni,

memoria, organizzazione.

Moltitudine, individuazione, divenire: tre parole, ma un’unica dinamica. La moltitudine è la

forma del soggetto. L’individuazione è la sua genesi continua. Il divenire è la sua capacità

di sottrarsi alle griglie del potere senza dissolversi. Se le tieni separate, sembrano tre

capitoli. Se le intrecci, diventano una teoria della resistenza come costruzione di mondo.

Il successo della resistenza non è dunque uno slogan. È, oggi, innanzitutto questo: aver

impedito la conversione totale della Palestina in oggetto amministrabile. Aver impedito

che la maceria diventasse definitivamente un nuovo regime di normalità umanitaria. In un

mondo in cui la potenza coloniale immagina di poter decidere perfino la forma della

sopravvivenza, resistere significa mantenere aperto il fatto che la Palestina non è un

problema da risolvere, ma una presenza che giudica l’ordine mondiale con la sua sola

persistenza.

Ma questa persistenza, per non essere ridotta a mito, deve diventare istituzione. Qui la

parola chiave è comune. E va sottratta con forza al suo uso occidentale più insidioso: il

comune come linguaggio da laboratorio Ong, come lessico di “community building”, come

retorica partecipativa che depoliticizza. Il comune, in Palestina, non può essere un

meccanismo di pacificazione. Deve essere una pratica materiale e conflittuale: terra,

acqua, casa, energia, cura, scuola, archivi, infrastrutture. Deve essere la forma con cui la

moltitudine sedimenta il proprio virtuosismo politico in organizzazioni durevoli.

La resistenza palestinese è piena di virtuosismo - intelligenza pratica, capacità di

inventare, cooperazione sotto assedio. Ma il virtuosismo, se resta pura performance, è

vulnerabile: come abbiamo visto fin troppo negli ultimi tempi, può essere

spettacolarizzato, consumato e moralizzato dall’esterno. Il comune, invece, è ciò che

rende quel virtuosismo non consumabile: lo trasforma in ossatura sociale, in istituzione

non statale e non mercantile.

4/10



Il comune non è un’utopia gentilmente orizzontale. È un potere. È la capacità di decidere

collettivamente sull’uso delle risorse e sul modo di abitare lo spazio. È la capacità di

produrre norme interne (non giuridiche nel senso occidentale, ma pratiche) che

stabilizzano la cooperazione. È anche - inevitabilmente - conflitto: perché ogni forma di

comune autentico entra in collisione con il mercato e con lo Stato coloniale. La

governance della maceria lo sa benissimo: per questo propone “ricostruzione” come

appalto e “stabilizzazione” come catena di comando. Il comune è l’anti-appalto: la

ricostruzione come riappropriazione.

E qui bisogna ribadire il vincolo: il comune palestinese non è pensabile senza terra.

Perché la Palestina non è un’“idea”. È una geografia concreta tra fiume e mare, fatta di

città, colline, uliveti, coste, villaggi cancellati. Ogni teoria della moltitudine che dimentichi

la terra scivola nel moralismo: Gaza come icona, Palestina come metafora universale. È

la trappola più elegante dell’Occidente: universalizzare per sottrarre materialità. La

Palestina può parlare al mondo proprio perché è irriducibilmente situata. Il comune,

quindi, non è solo sociale, è territoriale. È contro-cartografia. È difesa e reinvenzione dello

spazio.

Occorre un anticorpo contro la tentazione occidentale di trasformare tutto in cultura e

compassione: Ghassan Kanafani. Non come icona letteraria o “voce del dolore”, ma

come criterio politico. Proprio perché è stato spesso addomesticato in quella forma -

romanziere tragico, autore da commemorare e citare per slogan - il suo recupero è

polemico: mostra come funziona la neutralizzazione. Si prende un militante e un teorico

della liberazione e lo si ricolloca nell’area protetta della sensibilità, esattamente come la

governance della maceria sposta la Palestina dalla strategia alla testimonianza, dal

conflitto all’emozione, dalla politica all’umanitario.

La sua ossessione è l’opposto: impedire che la Palestina venga ridotta a lamento,

nostalgia, identità ferita. Il problema non è ricordare il villaggio perduto; è trasformare

quella memoria in organizzazione, coscienza, capacità di agire. La memoria non vale

come archivio: vale come disciplina collettiva, come pratica di formazione. È già comune,

perché non appartiene a un io; appartiene a un “noi” che si costruisce. E quel “noi” non è

mai un popolo compatto: è un intreccio di figure attraversate da conflitti, differenze di

classe, ambiguità morali; una pluralità in formazione che deve imparare a non coincidere

con la sola sopravvivenza. Per questo rifiuta la figura del palestinese “presentabile”: la

vittima corretta, il corpo che soffre nel linguaggio giusto, la vita che chiede permesso per

esistere.

Da qui discende l’altra corrispondenza decisiva: l’umanitarismo come alibi. Non perché la

sofferenza non conti, ma perché nel linguaggio giusto diventa un prodotto: ciò che

permette agli altri di sentirsi buoni senza cambiare il mondo. È la versione culturale della

governance della maceria: l’Occidente compra innocenza con la commozione e pretende

che la Palestina resti al posto assegnato quale vittima eterna, “caso umano”, oggetto di

cura. La rottura è semplice: la Palestina non chiede di essere capita; chiede di essere

5/10



liberata. E liberazione non è retorica né concessione dall’alto: è processo organizzativo. È

comune, è istituzione, è capacità di fare della diaspora una rete politica, dei campi una

città politica, della cultura non un “ponte” conciliatore ma parte dell’armatura collettiva.

Questo filo serve anche a evitare due rischi simmetrici: la filosofia come lusso occidentale

(concetti che parlano di tutto e non incidono su nulla) e la resistenza come romanticismo

(eroismo senza istituzione, sacrificio senza forma). Il criterio resta materiale, e le

domande diventano inevitabili: quali forme organizzative trasformano la ferita in potenza?

quali istituzioni del comune impediscono che la Palestina venga ridotta a “causa”

gestibile? quali pratiche producono soggettività collettiva capace di durata, senza

collassare nelle identità imposte?

Se la colonizzazione è riscrittura dello spazio, allora la resistenza deve essere anche

riscrittura antagonista. Qui il comune diventa una pratica di contro-geografia.

Non parliamo solo di mappe. Parliamo di accesso all’acqua, di ricucitura di percorsi, di

ricostruzione di case come atto politico, di riuso collettivo di spazi distrutti. Parliamo di

archivi popolari dei villaggi cancellati - non come nostalgia, ma come pretesa concreta:

quella terra ha nomi, genealogie, usi. Parliamo di diritto al ritorno inteso non come

formula giuridica addomesticata, ma come asse materiale: tornare significa riaprire

continuità territoriali, reinserire corpi e comunità nello spazio da cui sono stati espulsi.

E qui la diaspora smette di essere un problema e diventa un orizzonte politico. In termini

di moltitudine, la diaspora è deterritorializzazione subita; ma in termini di divenire può

diventare deterritorializzazione attiva: diffusione di competenze, di risorse, di reti.

Kanafani l’aveva compreso: la diaspora non è un “fuori” della Palestina; è un altro teatro

della stessa lotta, un’estensione del campo preindividuale palestinese. La governance

tenta di neutralizzarla con un gesto sottile: trasformarla in lobby, in advocacy, in raccolta

fondi “per la ricostruzione”. In altre parole: convertire una potenza politica in una funzione

ausiliaria del piano di stabilizzazione. Il comune, invece, chiede altro: infrastrutture

transnazionali di cooperazione, non circuiti di donazione.

Questa è una differenza che va detta senza diplomazia: l’Occidente adora la solidarietà

quando è reversibile e non vincolante; la tollera quando è performativa; la criminalizza

quando diventa infrastruttura. È il motivo per cui ogni resistenza reale viene chiamata

“radicalizzazione”, mentre ogni gesto simbolico viene chiamato “civiltà”. Il comune è ciò

che rende la solidarietà irreversibile: la trasforma in istituzione.

C’è poi il piano che oggi decide tutto: la tecnologia come governo dei corpi e dello spazio.

La Palestina è uno dei luoghi in cui la tecnocrazia globale appare nella sua forma più

nuda: sorveglianza, droni, riconoscimenti biometrici, database, gestione algoritmica dei

permessi e della mobilità. È la traduzione digitale della logica coloniale: non solo

dominare, ma rendere calcolabile la vita.

Un discorso evolutivo sulla resistenza non può limitarsi a denunciare questo. Deve dire:

come si costruisce un soggetto tecnologico del comune? Non nel senso ingenuo delle

“soluzioni digitali”, ma nel senso politico: sottrarre l’infrastruttura alla monopolizzazione

6/10



dei dominatori. Qui le parole di prima tornano come programma: la moltitudine non è solo

consumatrice di tecnologie: può produrre sapere tecnico come bene comune;

l’individuazione collettiva passa anche per pratiche di sicurezza digitale, archivi condivisi,

media resilienti; il divenire non è fuga, ma invenzione di contro-infrastrutture: reti

autonome, memoria distribuita, contro-mappe, contro-archivi.

Questa dimensione non è futuristica. È già reale, anche quando è embrionale. E proprio

per questo la governance la teme: perché un comune tecnologico riduce la dipendenza,

riduce la ricattabilità, rende la Palestina meno “gestibile”.

Bisogna essere espliciti su un punto che spesso viene lasciato implicito per prudenza:

esiste una “Palestina presentabile” costruita per il consumo occidentale. È la Palestina

che soffre nel modo giusto, che parla nel linguaggio del diritto come liturgia, che chiede

riconoscimento senza disturbare i rapporti di forza. È la Palestina che può essere invitata

a un panel, che può essere finanziata per un progetto, che può diventare contenuto. È la

Palestina che permette all’Occidente di sentirsi umano senza smettere di essere

imperiale.

La Palestina reale - quella che resiste, che organizza, che insiste sulla terra, che non

accetta la tutela - viene invece trattata come anomalia. E qui la lezione di Kanafani è

feroce: la cultura, se non è parte della lotta, diventa decorazione del dominio. La filosofia,

se non è parte della lotta, diventa ornamento. La solidarietà, se non costruisce comune,

diventa igiene morale.

Dire “successo della resistenza” significa allora anche questo: sottrarre la Palestina a

questa estetica. Restituirle la sua potenza politica non come “simbolo”, ma come

laboratorio di un altro mondo possibile. Non nel senso astratto del modello esportabile,

ma nel senso preciso di una domanda che la Palestina pone a tutte le moltitudini

contemporanee: come si costruisce vita comune sotto dominio, senza delegare allo Stato

e senza essere catturati dal mercato?

Se il piano Trump è ridicolo perché scambia la resistenza per un guasto, allora la

prospettiva che si apre non è un’utopia sentimentale, ma un processo politico duro:

disattivare la macchina coloniale e costruire, nello stesso tempo, una forma costituente

decoloniale.

Disattivare non significa immaginare un evento messianico. Significa logorare l’impunità,

erodere la pretesa di invincibilità, rendere insostenibile il costo politico e materiale della

colonizzazione. E, contemporaneamente, far crescere un potere duale del comune:

comitati, cooperative, reti di cura, infrastrutture culturali e mediatiche, capacità di

autogoverno territoriale. È la sola alternativa alla tutela: se non costruisci istituzione dal

basso, qualcun altro costruirà governance dall’alto.

Qui il comune non è “oltre la politica”: è la politica in forma non statale. E il costituente

decoloniale non è una formula giuridica. È la riorganizzazione concreta dello spazio tra

fiume e mare: smontare segregazioni, ricucire continuità territoriali, trasformare terra e

7/10



acqua in beni comuni gestiti collettivamente, fare del ritorno non una concessione ma un

processo reale. In altre parole: passare dall’ossessione del riconoscimento alla potenza

dell’istituzione.

Alla fine, il punto è semplice e radicale. Il piano Trump - board, stabilizzazione,

ricostruzione miliardaria - è l’ultima forma della stessa idea: la pace come appalto, la

sovranità come certificazione, la Palestina come territorio da mettere a reddito dopo

averlo devastato.

Divenire-Palestina è il nome del rifiuto di questa idea. Non per sostituirle un mito, ma per

affermare una prospettiva politica più esigente: una moltitudine radicata nella terra, che si

individua collettivamente attraverso istituzioni del comune e che continua a divenire

contro le griglie del potere coloniale.

Kanafani torna come bussola: la Palestina non è una storia da raccontare bene per

commuovere il mondo. È una lotta che costringe il mondo a scegliere che cosa vuole

essere. La governance della maceria vorrebbe chiudere la scelta, sostituendo la politica

con la procedura. La resistenza - quando ha successo - fa l’opposto: riapre la storia,

impedisce la pacificazione amministrata, costruisce comune dove l’impero vuole

beneficiari.

Se esiste una “proposta” palestinese al mondo, non è un modello da copiare. È un criterio

per giudicare il presente: ogni volta che un potere promette ricostruzione mentre istituisce

tutela; ogni volta che la pace si presenta come organigramma; ogni volta che la sovranità

viene tradotta in compliance; ogni volta che una popolazione viene ridotta a utenza, la

Palestina ci dice che la politica non è finita. È solo stata sequestrata. E può essere

ripresa - non con la purezza morale, ma con la costruzione paziente e conflittuale del

comune.

-------------------

8/10



L’inferno del genocidio a Gaza: la testimonianza che pretende responsabilità

Il libro di Wasim Said, pubblicato da LAD edizioni, non è un racconto da compatire ma un

atto di accusa che spezza la neutralità e chiama alla lotta politica.

LA PRESENTAZIONE DEL CURATORE DELLA VERSIONE ITALIANA

Pasquale Liguori

Non è un libro “su Gaza”, non è l’ennesimo titolo che si aggiunge allo scaffale del dolore

mediorientale. L’inferno del genocidio a Gaza è un documento che arriva in Italia con il

peso preciso di una prova, non con la leggerezza di un prodotto culturale. Il fatto che a

pubblicarlo sia LAD edizioni con la mia curatela non è un dettaglio editoriale, ma una

scelta di campo: portare qui una voce che non si presta né alla retorica umanitaria né alla

commozione di consumo, ma esige di essere ascoltata come atto di accusa, come

frammento di verità che non intende integrarsi nella normalità del discorso pubblico, bensì

incrinarla.

ACQUISTALO ORA

9/10

https://www.ladedizioni.it/prodotto/linferno-del-genocidio-a-gaza/

